Dritte Vorlesung

Der Mensch

Karl Jaspers (1883-1969, dt.-schweiz. Psychiater und Philosoph):
»Der philosophische Glaube” — Sechs Vorlesungen, gehalten 1947 in Basel.

,[....] Ja, wir kennen besser all das, was nicht wir selbst sind, — was der Mensch sei, das ist
ihm vielleicht weniger klar als alles, was ihm begegnet. Er wird sich selber das groRte
Geheimnis, wenn er splirt, dass in seiner Endlichkeit seine Moglichkeiten sich ins Unendliche
zu strecken scheinen.

Die Christen bleiben auf diesem Wege. Sie wussten um die Grenze des Menschen, dass sie
diese sogar noch im Gottmenschen sahen: Jesus erfuhr in tiefster Qual, was er am Kreuz mit
dem Psalmwort aussprach: Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen. Der Mensch
kann nicht auf sich selbst stehen.

Paulus und Augustin begriffen die Unmdglichkeit, dass der gute Mensch wahrhaft gut sein
konnte. Warum nicht? Wenn er gut handelt, muss er wissen, dass er gut handelt; aber dieses
Wissen ist schon seine Selbstzufriedenheit und damit sein Hochmut. Ohne Selbstreflexion
keine menschliche Giite, mit Selbstreflexion keine schuldlos reine Gite.

Pico von Mirandola * im Jubel der noch christlichen Renaissance zeichnete den Menschen
aus der Idee, welche die Gottheit von ihm entwarf, als sie ihn am Ende der Schopfung in die
Welt setzte: Gott machte den Menschen zu seinem alles in sich vereinigenden Spiegelbilde
und sprach zu ihm: Keinen bestimmten Sitz, kein besonderes Erbe haben wir dir verliehen. Alle
anderen Wesen in der Schépfung haben wir bestimmten Gesetzen unterworfen. Du allein bist
nirgends beengt und kannst dir nehmen und erwahlen, das zu sein, was du nach deinem Willen
zu sein beschlieRest. Du selbst sollst, nach deinem Willen und zu deiner Ehre, dein eigener
Werkmeister und Bildner sein und dich aus dem Stoffe, der dir zusagt, formen. So steht es dir
frei, auf die unterste Stufe der Tierwelt herabzusinken. Doch kannst du dich auch erheben zu
den hdochsten Spharen der Gottheit. — Die Tiere besitzen von Geburt an alles, was sie jemals
besitzen werden. In den Menschen allein streute der Vater den Samen zu allem Tun und die
Keime zu jeglicher Lebensfiihrung.

Mit der Frage nach dem Unterschied von Mensch und Tier hangt eng zusammen die Frage
nach der Herkunft des Menschen, der Menschwerdung. Der Forschung wird es hier
voraussichtlich so gehen wie bei der Frage der Entstehung des Lebens (iberhaupt. ** Der
Fortschritt der Erkenntnis steigert das Nichtwissen in den Grundfragen und weist damit auf
Grenzen, die aus anderem Ursprung als dem des Erkennens [mittels des Verstandes] mit Sinn
erfullt werden.

* Giovanni Pico della Mirandola (1463-1494, ital. Philosoph der Renaissance). Im Jahr 1486
erschien von ihm ein bedeutendes Werk mit dem Titel ,,Uber die Wiirde des Menschen®.

1




** Dazu passend:

,Wenn aus einem Ur-Atom ,alles” entstanden ist, so muss dieses auch das Potential zum
,Leben” enthalten. Zum Unterschied von toter Materie, die sich zerlegen und wieder
zusammensetzen ldsst, ist dies im Bereich des Lebendigen, der Inkorporation des Lebens, nicht
moglich. Einen Organismus kann man nicht in seine Bestandteile auseinandernehmen und
diese durch Zusammensetzung wieder zum Leben erwecken. Dasselbe gilt auch flir den Begriff
,Leben”. Es ist unmoglich, ihn aus toter Materie herzuleiten. Uns bleibt also nichts anderes
Ubrig, als thn immer schon vorauszusetzen, wenn wir ihn erklaren wollen bzw. {iber seine
Entstehung reflektieren. Dieser in der Philosophie unter dem Terminus , hermeneutischer
Zirkel” [siehe Gadamer und Heidegger] bekannte Denkvorgang ist ganz unvermeidlich. Zum
Unterschied eines Beweises, der das zu Beweisende nicht voraussetzen sollte, muss im Falle
des ,Lebens” dieses in gewisser Weise immer schon ,vorverstanden” sein, wenn wir
irgendetwas Uber seine Herkunft aussagen wollen.”

Prof. Dr. Rainer Schubert ,,Zwischen Nichts und Fast-Nichts“

[....] Aber das ist ein triviales und nichtssagendes Gedankenspiel. Ein ausdrucksvolleres Spiel
scheint mir dann doch etwa Preyers Vorstellung: Die Welt ein einzig ungeheures Leben, von
dem das Unlebendige Abfall und Leiche ist. Nicht die Entstehung des Lebens, sondern die
Entstehung des Unlebendigen ware zu erklaren.

[....] Das beste Gedankenspiel im Erdenken einer Unmoglichkeit scheint mir das Dacqué’s: *
der Mensch war von jeher da [....]. Der Mensch, so kénnte man fortfahren, ist von jeher die
eigentliche Lebensform, alles (brige Leben Abfall von ihm, zuletzt noch hat sich nicht etwa
der Mensch aus dem Affen entwickelt, sondern vielmehr der Affe aus dem Menschen. Und
jetzt steht uns vielleicht auf lange Sicht ein solcher neuer Abfallsprozess bevor, die Entstehung
einer neuen Tierart auf dem Wege der erstarrenden Technik als ihrer Daseinsform, und
herausbilden wird sich ein neues Menschsein, von dem her gesehen diese Masse wie eine
andere Spezies, ein blol} Lebendiges, nicht mehr Menschliches, aussehen wiirde. [....]

Der Mensch ist nicht abzuleiten aus einem anderen, sondern ist unmittelbar zum Grund
aller Dinge. Dessen inne zu sein, bedeutet die Freiheit des Menschen, die in jeder anderen
totalen Abhangigkeit seines Seins verloren geht und nur in dieser einen totalen Abhangigkeit
ganz zu sich kommt. Alle weltlichen Abhangigkeiten und biologischen Entwicklungsprozesse
betreffen gleichsam den Stoff des Menschen, nicht ihn selbst. Es ist nicht abzusehen, wie weit
die Forschung noch kommen wird in der Erkenntnis der Entwicklung dieses Menschenstoffes.
[....]

Jede Erkenntnis vom Menschen lasst, wenn sie sich verabsolutiert zu vermeintlicher
Erkenntnis des Menschen im Ganzen, seine Freiheit verschwinden. [....]

Die Forschung zeigt uns zwar sehr merkwiirdige, (iberraschende Dinge am Menschen, aber
je klarer sie wird, desto bewusster auch, dass sie nie den Menschen im Ganzen zum
Forschungsgegenstand gewinnen kann. Der Mensch ist stets mehr, als er von sich weiR. Das
gilt sowohl vom Menschen (iberhaupt, wie von jedem einzelnen Menschen. Man kann nie die
Bilanz ziehen und nun Bescheid wissen, weder (iber den Menschen Gberhaupt, noch (liber
irgendeinen einzelnen.

* Edgar Dacqué (1878-1945, dt. Paldontologe, Geologe und Naturphilosoph). Er vertrat eine
teleologische Evolutionstheorie und war unter anderem Mitglied der Theosophischen
Gesellschaft.



Verabsolutieren eines immer partikularen Erkennens zum Ganzen einer
Menschenerkenntnis flhrt zur Verwahrlosung des Menschenbildes. Die Verwahrlosung des
Menschenbildes aber fihrt zur Verwahrlosung des Menschen selber. Denn das Bild des
Menschen, das wir fir wahr halten, wird selbst ein Faktor unseres Lebens. Es entscheidet Gber
die Weisen unseres Umgangs mit uns selbst und mit den Mitmenschen, liber Lebensstimmung
und Wahl der Aufgaben.

Was der Mensch sei, dessen sind wir uns im Ganzen und jeder fiir sich auf eine Weise
gewiss, die vor und nach der Forschung liegt. Es ist Sache unserer Freiheit, die sich an
zwingende Erkenntnis gebunden weil3, aber selber als ein Erkenntnisgegenstand in sie nicht
eingeschlossen ist. Denn soweit wir uns erforschen, sehen wir keine Freiheit mehr, sondern
Sosein, Endlichkeit, Gestalt, Beziehung, Kausalnotwendigkeit. Unsere Freiheit aber ist es, aus
der wir uns unseres Menschseins bewusst sind.

Der Mensch ist nicht zu begreifen durch >>Entwicklung<<aus den Tieren.

Die Welt selber ist im Ganzen nicht aus einem oder mehreren oder aus vielen ibersehbaren
Prinzipien zu begreifen. [...] Die universale Erkenntnis — etwa in Mathematik und
Naturwissenschaften — ergreift zwar etwas Allgegenwartiges, aber niemals die Wirklichkeit im
Ganzen.

[....] Verlass ist allein auf die Treue des Menschen in existentieller Kommunikation, aber
ohne Berechenbarkeit. [....]

[....] Der Mensch kann sich auch als er selbst nicht sich selbst verdanken. Er ist nicht durch
sich selbst urspriinglich er selbst. Er ist, so wie er sein Dasein in der Welt nicht durch eigenen
Willen hat, als er selbst sich durch die Transzendenz geschenkt. Er muss sich standig von
neuem geschenkt werden [....]. [....] Was ihm hier hilft, ist aber von anderer Art als alle Hilfe in
der Welt. Die transzendente Hilfe zeigt sich ihm allein darin, dass er er selbst sein kann. Dass
er auf sich selbst steht, verdankt er einer ungreifbaren, nur in seiner Freiheit selber flihlbaren
Hand aus der Transzendenz.

[....] Durch Freiheit erreiche ich zwar einen Punkt der Unabhangigkeit von aller Welt, aber
gerade durch das Bewusstsein der radikalen Gebundenheit an Transzendenz. Denn ich bin
nicht durch mich selbst.

Wie ich mir als Mensch bewusst bin, das ist zugleich Bewusstsein der Transzendenz —, ist
Beschrankung oder Aufschwung, ist Aberglaube im Gegenstédndlichen (und darum verknipft
mit wissenschaftlichem Irrtum) oder Glaube im Innewerden des Umgreifenden (und darum
verknipft mit erfiillendem Nichtwissen).

Die Gefahr des Menschen ist die Selbstgewissheit, als ob er schon sei, was er sein kénne.
Der Glaube, aus dem er den Weg seiner Moglichkeit findet, wird dann ein Haben, das seinen
Weg abschliel3t, sei es als Hochmut moralischer Selbstzufriedenheit, sei es als Stolz auf
angeborene Artung.



Das Wesentliche ist, dass der Mensch als Existenz in seiner Freiheit sich geschenkt erfahrt
von der Transzendenz. Dann wird die Freiheit des Menschseins der Kern aller seiner
Moglichkeiten in der Fihrung durch die Transzendenz, durch das Eine zu seiner eigenen
Einheit.

Der Weg des denkenden Menschen ist ein Leben, das philosophiert. Philosophieren gehort
daher zum Menschen als Menschen. Er ist in der Welt das einzige Wesen, dem durch sein
Dasein das Sein offenbar wird. Er kann sich im Dasein als solchem nicht schon erfillen, im
Daseinsgenuss sich nicht gentigen. Er durchbricht alle sich in der Welt scheinbar vollendete
Daseinswirklichkeit. Er weiR als Mensch sich erst wirklich, wenn er, offen fiir das Sein im
Ganzen, in der Welt mit der Transzendenz lebt. Im Ergreifen seines Daseins drangt er doch
zum Sein. Denn in der Welt kann er sich nicht als ein blofRes Ergebnis von Weltgeschehen
begreifen. Daher liberschreitet er sein Dasein und die Welt bis zum Grunde von Dasein und
Welt, dorthin, wo er seines Ursprungs gewiss wird, gleichsam in jener Mitwissenschaft mit der
Schopfung. Er ist nicht im Ursprung geborgen, und er ist nicht am Ziel. Er sucht das Ewige in
seinem Leben zwischen Ursprung und Ziel.”



