
 

1 
 

Dritte Vorlesung 
 

Der Mensch 

 
 

Karl Jaspers (1883-1969, dt.-schweiz. Psychiater und Philosoph): 

„Der philosophische Glaube“ –  Sechs Vorlesungen, gehalten 1947 in Basel. 

 
 

* 
 
     „[….] Ja, wir kennen besser all das, was nicht wir selbst sind, – was der Mensch sei, das ist 
ihm vielleicht weniger klar als alles, was ihm begegnet. Er wird sich selber das größte 
Geheimnis, wenn er spürt, dass in seiner Endlichkeit seine Möglichkeiten sich ins Unendliche 
zu strecken scheinen. 
 
     Die Christen bleiben auf diesem Wege. Sie wussten um die Grenze des Menschen, dass sie 
diese sogar noch im Gottmenschen sahen: Jesus erfuhr in tiefster Qual, was er am Kreuz mit 
dem Psalmwort aussprach: Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen. Der Mensch 
kann nicht auf sich selbst stehen.   
 
     Paulus und Augustin begriffen die Unmöglichkeit, dass der gute Mensch wahrhaft gut sein 
könnte. Warum nicht? Wenn er gut handelt, muss er wissen, dass er gut handelt; aber dieses 
Wissen ist schon seine Selbstzufriedenheit und damit sein Hochmut. Ohne Selbstreflexion 
keine menschliche Güte, mit Selbstreflexion keine schuldlos reine Güte.  
     Pico von Mirandola * im Jubel der noch christlichen Renaissance zeichnete den Menschen 
aus der Idee, welche die Gottheit von ihm entwarf, als sie ihn am Ende der Schöpfung in die 
Welt setzte: Gott machte den Menschen zu seinem alles in sich vereinigenden Spiegelbilde 
und sprach zu ihm: Keinen bestimmten Sitz, kein besonderes Erbe haben wir dir verliehen. Alle 
anderen Wesen in der Schöpfung haben wir bestimmten Gesetzen unterworfen. Du allein bist 
nirgends beengt und kannst dir nehmen und erwählen, das zu sein, was du nach deinem Willen 
zu sein beschließest. Du selbst sollst, nach deinem Willen und zu deiner Ehre, dein eigener 
Werkmeister und Bildner sein und dich aus dem Stoffe, der dir zusagt, formen. So steht es dir 
frei, auf die unterste Stufe der Tierwelt herabzusinken. Doch kannst du dich auch erheben zu 
den höchsten Sphären der Gottheit. – Die Tiere besitzen von Geburt an alles, was sie jemals 
besitzen werden. In den Menschen allein streute der Vater den Samen zu allem Tun und die 
Keime zu jeglicher Lebensführung.   
 
     Mit der Frage nach dem Unterschied von Mensch und Tier hängt eng zusammen die Frage 
nach der Herkunft des Menschen, der Menschwerdung. Der Forschung wird es hier 
voraussichtlich so gehen wie bei der Frage der Entstehung des Lebens überhaupt. ** Der 
Fortschritt der Erkenntnis steigert das Nichtwissen in den Grundfragen und weist damit auf 
Grenzen, die aus anderem Ursprung als dem des Erkennens [mittels des Verstandes]  mit Sinn 
erfüllt werden.  
 
* Giovanni Pico della Mirandola (1463-1494, ital. Philosoph der Renaissance). Im Jahr 1486 
erschien von ihm ein bedeutendes Werk mit dem Titel „Über die Würde des Menschen“.  



 

2 
 

** Dazu passend: 
„Wenn aus einem Ur-Atom „alles“ entstanden ist, so muss dieses auch das Potential zum 
„Leben“ enthalten. Zum Unterschied von toter Materie, die sich zerlegen und wieder 
zusammensetzen lässt, ist dies im Bereich des Lebendigen, der Inkorporation des Lebens, nicht 
möglich. Einen Organismus kann man nicht in seine Bestandteile auseinandernehmen und 
diese durch Zusammensetzung wieder zum Leben erwecken. Dasselbe gilt auch für den Begriff 
„Leben“. Es ist unmöglich, ihn aus toter Materie herzuleiten. Uns bleibt also nichts anderes 
übrig, als ihn immer schon vorauszusetzen, wenn wir ihn erklären wollen bzw. über seine 
Entstehung reflektieren. Dieser in der Philosophie unter dem Terminus „hermeneutischer 
Zirkel“ [siehe Gadamer und Heidegger] bekannte Denkvorgang ist ganz unvermeidlich. Zum 
Unterschied eines Beweises, der das zu Beweisende nicht voraussetzen sollte, muss im Falle 
des „Lebens“ dieses in gewisser Weise immer schon „vorverstanden“ sein, wenn wir 
irgendetwas über seine Herkunft aussagen wollen.“  
 
                                                                        Prof. Dr. Rainer Schubert „Zwischen Nichts und Fast-Nichts“ 

 
     [….] Aber das ist ein triviales und nichtssagendes Gedankenspiel. Ein ausdrucksvolleres Spiel 
scheint mir dann doch etwa Preyers Vorstellung: Die Welt ein einzig ungeheures Leben, von 
dem das Unlebendige Abfall und Leiche ist. Nicht die Entstehung des Lebens, sondern die 
Entstehung des Unlebendigen wäre zu erklären.  
    [….] Das beste Gedankenspiel im Erdenken einer Unmöglichkeit scheint mir das Dacqué´s: * 
der Mensch war von jeher da [….]. Der Mensch, so könnte man fortfahren, ist von jeher die 
eigentliche Lebensform, alles übrige Leben Abfall von ihm, zuletzt noch hat sich nicht etwa 
der Mensch aus dem Affen entwickelt, sondern vielmehr der Affe aus dem Menschen. Und 
jetzt steht uns vielleicht auf lange Sicht ein solcher neuer Abfallsprozess bevor, die Entstehung 
einer neuen Tierart auf dem Wege der erstarrenden Technik als ihrer Daseinsform, und 
herausbilden wird sich ein neues Menschsein, von dem her gesehen diese Masse wie eine 
andere Spezies, ein bloß Lebendiges, nicht mehr Menschliches, aussehen würde. [….]  
 
     Der Mensch ist nicht abzuleiten aus einem anderen, sondern ist unmittelbar zum Grund 
aller Dinge. Dessen inne zu sein, bedeutet die Freiheit des Menschen, die in jeder anderen 
totalen Abhängigkeit seines Seins verloren geht und nur in dieser einen totalen Abhängigkeit 
ganz zu sich kommt. Alle weltlichen Abhängigkeiten und biologischen Entwicklungsprozesse 
betreffen gleichsam den Stoff des Menschen, nicht ihn selbst. Es ist nicht abzusehen, wie weit 
die Forschung noch kommen wird in der Erkenntnis der Entwicklung dieses Menschenstoffes. 
[….] 
     Jede Erkenntnis vom Menschen lässt, wenn sie sich verabsolutiert zu vermeintlicher 
Erkenntnis des Menschen im Ganzen, seine Freiheit verschwinden. [….] 
     Die Forschung zeigt uns zwar sehr merkwürdige, überraschende Dinge am Menschen, aber 
je klarer sie wird, desto bewusster auch, dass sie nie den Menschen im Ganzen zum 
Forschungsgegenstand gewinnen kann. Der Mensch ist stets mehr, als er von sich weiß. Das 
gilt sowohl vom Menschen überhaupt, wie von jedem einzelnen Menschen. Man kann nie die 
Bilanz ziehen und nun Bescheid wissen, weder über den Menschen überhaupt, noch über 
irgendeinen einzelnen.  
 
* Edgar Dacqué (1878-1945, dt. Paläontologe, Geologe und Naturphilosoph). Er vertrat eine 
teleologische Evolutionstheorie und war unter anderem Mitglied der Theosophischen 
Gesellschaft.  



 

3 
 

     Verabsolutieren eines immer partikularen Erkennens zum Ganzen einer 
Menschenerkenntnis führt zur Verwahrlosung des Menschenbildes. Die Verwahrlosung des 
Menschenbildes aber führt zur Verwahrlosung des Menschen selber. Denn das Bild des 
Menschen, das wir für wahr halten, wird selbst ein Faktor unseres Lebens. Es entscheidet über 
die Weisen unseres Umgangs mit uns selbst und mit den Mitmenschen, über Lebensstimmung 
und Wahl der Aufgaben.  
     Was der Mensch sei, dessen sind wir uns im Ganzen und jeder für sich auf eine Weise 
gewiss, die vor und nach der Forschung liegt. Es ist Sache unserer Freiheit, die sich an 
zwingende Erkenntnis gebunden weiß, aber selber als ein Erkenntnisgegenstand in sie nicht 
eingeschlossen ist. Denn soweit wir uns erforschen, sehen wir keine Freiheit mehr, sondern 
Sosein, Endlichkeit, Gestalt, Beziehung, Kausalnotwendigkeit. Unsere Freiheit aber ist es, aus 
der wir uns unseres Menschseins bewusst sind.  
 
     Der Mensch ist nicht zu begreifen durch >>Entwicklung<< aus den Tieren. 
 
     Die Welt selber ist im Ganzen nicht aus einem oder mehreren oder aus vielen übersehbaren 
Prinzipien zu begreifen. [….] Die universale Erkenntnis – etwa in Mathematik und 
Naturwissenschaften – ergreift zwar etwas Allgegenwärtiges, aber niemals die Wirklichkeit im 
Ganzen.  
 
     [….] Verlass ist allein auf die Treue des Menschen in existentieller Kommunikation, aber 
ohne Berechenbarkeit. [….] 
 
     [….] Der Mensch kann sich auch als er selbst nicht sich selbst verdanken. Er ist nicht durch 
sich selbst ursprünglich er selbst. Er ist, so wie er sein Dasein in der Welt nicht durch eigenen 
Willen hat, als er selbst sich durch die Transzendenz geschenkt. Er muss sich ständig von 
neuem geschenkt werden [….]. [….] Was ihm hier hilft, ist aber von anderer Art als alle Hilfe in 
der Welt. Die transzendente Hilfe zeigt sich ihm allein darin, dass er er selbst sein kann. Dass 
er auf sich selbst steht, verdankt er einer ungreifbaren, nur in seiner Freiheit selber fühlbaren 
Hand aus der Transzendenz.   
 
     [….] Durch Freiheit erreiche ich zwar einen Punkt der Unabhängigkeit von aller Welt, aber 
gerade durch das Bewusstsein der radikalen Gebundenheit an Transzendenz. Denn ich bin 
nicht durch mich selbst. 
 
     Wie ich mir als Mensch bewusst bin, das ist zugleich Bewusstsein der Transzendenz –, ist 
Beschränkung oder Aufschwung, ist Aberglaube im Gegenständlichen (und darum verknüpft 
mit wissenschaftlichem Irrtum) oder Glaube im Innewerden des Umgreifenden (und darum 
verknüpft mit erfüllendem Nichtwissen).  
 
     Die Gefahr des Menschen ist die Selbstgewissheit, als ob er schon sei, was er sein könne. 
Der Glaube, aus dem er den Weg seiner Möglichkeit findet, wird dann ein Haben, das seinen 
Weg abschließt, sei es als Hochmut moralischer Selbstzufriedenheit, sei es als Stolz auf 
angeborene Artung. 
 
 
 



 

4 
 

     Das Wesentliche ist, dass der Mensch als Existenz in seiner Freiheit sich geschenkt erfährt 
von der Transzendenz. Dann wird die Freiheit des Menschseins der Kern aller seiner 
Möglichkeiten in der Führung durch die Transzendenz, durch das Eine zu seiner eigenen 
Einheit.   
 
     Der Weg des denkenden Menschen ist ein Leben, das philosophiert. Philosophieren gehört 
daher zum Menschen als Menschen. Er ist in der Welt das einzige Wesen, dem durch sein 
Dasein das Sein offenbar wird. Er kann sich im Dasein als solchem nicht schon erfüllen, im 
Daseinsgenuss sich nicht genügen. Er durchbricht alle sich in der Welt scheinbar vollendete 
Daseinswirklichkeit. Er weiß als Mensch sich erst wirklich, wenn er, offen für das Sein im 
Ganzen, in der Welt mit der Transzendenz lebt. Im Ergreifen seines Daseins drängt er doch 
zum Sein. Denn in der Welt kann er sich nicht als ein bloßes Ergebnis von Weltgeschehen 
begreifen. Daher überschreitet er sein Dasein und die Welt bis zum Grunde von Dasein und 
Welt, dorthin, wo er seines Ursprungs gewiss wird, gleichsam in jener Mitwissenschaft mit der 
Schöpfung. Er ist nicht im Ursprung geborgen, und er ist nicht am Ziel. Er sucht das Ewige in 
seinem Leben zwischen Ursprung und Ziel.“ 


